فصلنامه پژوهشهای حفاظتی ـ امنیتی دانشگاه جامع امام حسین(علیهالسلام)

سال دهم، شمارهٔ ۳۷ (بهار ۱۴۰۰)صص۷۲–۴۵

عليه السلام

# اشراف اطلاعاتی در سیره امام جعفر صادق

■ حبیب زمانی محجوب

استادیار گروه تاریخ و تمدن اسلامی، پژوهشگاه علوم اسلامی امام صادق(ع)، (نویسنده مسئول)

■ مهدی محمدی ■

استادیار گروه تاریخ اسلام، دانشگاه بین المللی اهل بیت(ع)

تاریخ پذیرش: <del>۱۴۰ ۰/۰۳/۲۵</del>

تاریخ دریافت:۱۴۰۰/۰

#### چکیده

اشراف اطلاعاتی یکی از نیازهای اساسی و بنیادین و همچنین، یکی از عوامل موفقیت سازمان های اطلاعاتی امنیتی است. در سیره و سنت معصومان (علیهم السلام) به این موضوع توجه جدی شده است. مسئله این نوشتار الگوی امام صادق (علیه السلام) در چگونگی دستیابی به اشراف اطلاعاتی است. بر این اساس این سوال اساسی مطرح می شود که اشراف اطلاعاتی امام صادق (علیه السلام) چگونه و با چه روش هایی بوده است؟ نوع پژوهش از نظر هدف توسعه ای کاربردی، و از نظر ماهیت، توصیفی تحلیلی است. در گرداً وری داده ها از روش های اسنادی و کتابخانه ای استفاده شده است؛ بدین گونه که با تکیه بر روایات امام صادق (علیه السلام) و بررسی تاریخی سیره و سنت ایشان، شیوه ها و روش های اشراف اطلاعاتی حضرت استخراج و مورد تحلیل و بررسی تاریخی سیره و سنت ایشان، شیوه ها و روش های اشراف اطلاعاتی حضرت استخراج و مورد تحلیل به روش تدافعی، شناخت دقیق از گستره شیعیان، کتمان اطلاعاتی برای اشراف اطلاعاتی بر دشمن به روش تدافعی، شناخت دقیق از گستره شیعیان، کتمان اطلاعات برای حفاظت از شیعیان و مهم تر از همه تقیه را برای پیشگیری از نشت اطلاعاتی و نفوذ دشمن در دستور کار قرار داد؛ و برای اشراف اطلاعاتی بر دستگاه خلافت عباسی به روش تهاجمی، از نفوذ در دستگاه خلافت، اشراف بر روحیات و خلق و خوی خلفا، دستگاه خلافت عباسی به روش تهاجمی، از نفوذ در دستگاه خلافت، اشراف بر روحیات و خلق و خوی خلفا، اشراف بر جاسوسان خلافت، و راه اندازی سیستم و شبکه و کالت بهره بردند.

كليد واژگان: اشراف اطلاعاتي، امام صادق (عليه السلام)، وكالت، نفوذ، تقيه.

## مقدمه

در برقراری حکومت اسلامی، نظامسازی بر اساس آموزههای دین اسلام اهمیت بسیار دارد. الگوی نظامسازی نیز بایستی بر اساس مدل اسلام ناب تنظیم گردد. از آنجا که در کنار قرآن، سیره امامان معصوم(علیهم السلام) مهم ترین منابع دریافت اسلام ناب هستند و ارائه سیره معصومان(علیهم السلام) دستورالعمل عینی برای سبک زندگی و رفتار منطقی مسلمانان در ابعاد مختلف است، شایسته است سازمان اطلاعاتی و امنیتی نیز با رجوع به سیره و سنت معصومان(علیهم السلام) از آنها الگو بگیرد.

وجود منابع دینی غنی درباره مباحث حفاظتی و اطلاعاتی، بهویژه در کتب سیره، ضرورت تحقیق و تتبع محققان را در این زمینه می طلبد تا الگوهای اشراف اطلاعاتی مبتنی بر سیره معصومان (علیهم السلام) را بر محور مبانی اسلامی ارائه نمایند. اما تحقیقات و مطالعات کمی در این باره انجام شده است و تحقیقات انجام شده نیز توسط محققان آگاه به مباحث اطلاعاتی و امنیتی صورت نگرفته است؛ به گونه ای که هنوز خلاً مباحث تئوریک در این باره محسوس است. در واقع، نه متخصصان حفاظتی و امنیتی اشراف عمیق بر منابع دینی دارند که مبانی و اصول رفتار تخصصی خود را کاملاً بر مبنای موازین و مقررات دینی منطبق سازند و به طور دقیق از سیره معصومان الگو پذیرند و نه محققان دینی مباحث حفاظتی و امنیتی بر مسائل این حوزه اشراف تخصصی دارند. در نتیجه، تحقیقات انجام شده چندان کاربردی نیست و عناصر حفاظتی و امنیتی نمی توانند به شکل ملموس از نتایج این تحقیقات بهره برند. از این رو، ضرورت دارد سیره اطلاعاتی و امنیتی معصومان (علیهم السلام) با رویکردی جدید و کاربردی و زیر نظر کارشناسان موضوعی بررسی و پژوهش شود تا السلام) با رویکردی جدید و کاربردی و زیر نظر کارشناسان موضوعی بررسی و پژوهش شود تا قابلیت الگویذیری برای عناصر متخصص این حوزه داشته باشد.

5

49

۱. بهعنوان مثال، در کتاب ارزشمند الامام الصادق و المذاهب الاربعه، تدوین مرحوم اسد حیدر که بهراستی دائرهالمعارفی مهم درباره شناخت شخصیت و شرایط زندگی علمی، سیاسی و فرهنگی امام صادق(علیه السلام) است، مطالب اندکی درباره سیره اطلاعاتی امام صادق(علیه السلام) اَمده است و فقط در جلد اول، اَنهم بهاختصار، به برخی شگردهای امنیتی حضرت اشاره شده است.

این نوشتار موضوع بسیار مهم اشراف اطلاعاتی در سیره امام صادق(علیه السلام) را بررسی مى كند. امام صادق(عليه السلام) در ميان ائمه جايگاهى ويژه دارند. تكيه اصلى شيعه از نظر فكرى و عقيدتي بر امام جعفر صادق(عليه السلام) است و بخش وسيعي از احاديث و علوم اهل بيت (عليهم السلام) به دست اين امام همام گسترش يافته است. امام صادق (عليه السلام) در مقطعی بسیار مهم از جابهجایی قدرت میان امویان (۴۰ تا ۱۳۲ق) و عباسیان (۱۳۲ تا ۶۵۶ق) و نشر و گسترش فرقههای شیعی، توانستند شیعه را از تهدید انحراف داخلی و دشمنان بیگانه و مخالف مكتب، حفظ و صيانت نمايند. امام صادق(عليه السلام) براي دستيافتن به اين هدف ارزشمند، از اشراف اطلاعاتي همهجانبهاي بهره بردند. بر اين اساس، سؤال اساسي تحقيق اين است كه امام صادق(عليه السلام) چگونه و با چه روشهايي به اين اشراف اطلاعاتي همهجانبه دست يافتند؟ در این میان، برخی سؤالهای فرعی نیز مطرح میشوند که عبارتاند از: اوضاع سیاسی و امنیتی دوران امام صادق(عليه السلام) چگونه بود؟ شيعيان و پيروان امام صادق(عليه السلام) در اين اشراف اطلاعاتي چه نقشي داشتند؟ امام صادق(عليه السلام) چه اصول و قواعدي در رفتار حفاظتي و اطلاعاتي خود داشتند؟

#### مبانى نظرى پژوهش

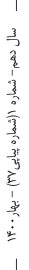
#### ييشينه تحقيق

در تراث دینی توجه ویژهای به سیره اطلاعاتی و حفاظتی معصومان شده است و تحقیقات و مطالعاتی نیز در این زمینه انجام شده است. در این آثار به مباحثی مانند رهبری تشکیلات پنهانی، أ گاهسازی حفاظتی، ردیابی کردن، اهمیت و راهکارهای حفظ اسرار، تجسس و روشهای مقابله با جاسوسی، استفاده از زبان رمز، توریه و دوپهلو سخن گفتن و... توجه شده است.

۱. عليرضا هدايتي، كتاب شناسي اطلاعات و امنيت در اسلام، ج ۲. در فصل هفتم اين كتاب با عنوان «اطلاعات و سيره ائمه اطهار» كتابها و مقالات مرتبط با سيره اطلاعاتي و امنيتي معصومان معرفي شدهاند. در كتاب موسوعه الاستخبارات و الامن في الاثار و النصوص الاسلاميه تدوين على دعموش العاملي، كه به توصيه و زير نظر استاد فقيد، جعفر مرتضی العاملی، انجام شده و در سه جلد به نام دائرهالمعارف اطلاعات و امنیت در آثار و متون اسلامی به فارسی ترجمه شده است، نیز مطالب ارزشمندی درباره اقدامات و روشهای اطلاعاتی معصومان گرد اَمده است.

جدول١: پيشينه تحقيق

| جنون، پیسینه تحقیق                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                            |                                 |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|--|
| نتیجه و یافته                                                                                                                                                                                                                                                                                | عنوان                                                                      | نویسنده                         |  |
| ۱. رهبری تشکیلات شیعیان<br>۲. حفاظت شیعیان<br>۳. آگاهسازی حفاظتی شیعیان<br>۴. اقدامات عملی، مانند صحنهسازی، امحای اسناد، ضد<br>جاسوسی، رمز، نفوذ عوامل، ضد فریب، جنگ روانی، توریه                                                                                                            | سیرہ حفاظتی<br>و اطلاعاتی<br>معصومان(علیهمالسلام)                          | محمد شبدینی و<br>همکاران (۱۳۹۲) |  |
| ۱. عناصر اسراری مکتب شیعه ۲. راهکارهای حفظ اسرار شیعه مانند: کتمان اصول اختصاصی شیعه، پرهیز از افتا به عموم مردم، پوشیدهنگهداشتن نام نیروها، پرهیز از مجادله و دشمن تراشی ۳. روشهای مقابله با توطئههای حکومت عباسی: مبارزه منفی، نفوذ، ضد جاسوسی ٤. تأمین امنیت اصحاب ٥. ساماندهی جامعه شیعی | سيره اطلاعاتي امام<br>صادق( عليه السلام)                                   | غلامحسن<br>محرمی (۱۳۹۶)         |  |
| ۱. سختگیری بر توطئه افراد مشکوک که حضرت با تعبیر «مریب» از آنها یاد می کند ۲. بهرهمندی از منابع اطلاعاتی مختلف مانند کارگزاران، نقبا و عرفا ۳. تجسس برای آگاهی از وضعیت دشمن خارجی ۶. استفاده از نیروهای اطلاعاتی یا «عین»                                                                   | «سیره<br>اشراف اطلاعاتی<br>امیرالمؤمنین(علیه<br>السلام) در کشف<br>توطئهها» | علی کبر ذاکری<br>خمی<br>(۱۳۹۶)  |  |



۴۸

| ۱. فقدان برنامهریزی مشخص و تشکیلات منظم برای نفوذ در دستگاه خلافت ۲. با وجود ارسال افرادی از سوی ائمه برای خبرگیری از دشمن، عمده خبررسانی و کشف توطئه دشمنان نیز بهصورت داوطلبانه از سوی یاران ائمه بوده است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | «سیره اطلاعاتی<br>و ضد اطلاعاتی ائمه<br>معصومین(علیهمالسلام)»                                | مصطفی صادقی<br>(۱۳۹۵)                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| <ul> <li>رفتار حفاظتی شامل: خودحفاظتی، تقیّه، حفاظت ارتباطات، رعایت اصول حفاظتی، برخورد قاطع با متخلفان، ارشادمبتنی بر هدایت، حفاظت شخصی، حفاظت عملیات، حفاظت معنوی، نظارت و واپایش، بازدارندگی، آمادگی قبل از تهدید، گزینش کارآمد، آگاهسازی تربیتی، پیشگیری مبتنی بر پیشربینی، حفاظت گفتار و اسرار، حفاظت اسناد</li> <li>رفتار اطلاعاتی شامل: تشکیلات اطلاعاتی، هدایت اطلاعاتی، مدیریت اطلاعاتی، بصیرت اطلاعاتی، فریب ارتباطات پنهان، اقدام عملیاتی، نظم اطلاعاتی، فریب اطلاعاتی، آیندهنگری، نفوذ معنوی، تمرکز بر دشمن، اطلاعاتی، فرصت جویی تحلیل اطلاعاتی، اخلاق اطلاعاتی، فرصت جویی هوشمندانه</li> </ul> | «مؤلفهها و<br>شاخصهای حفاظتی و<br>اطلاعاتی با الگوگیری<br>از سیره امام هادی(علیه<br>السلام)» | مهدی عباسزاده<br>و محمدحسین رجبی<br>دوانی (۱۳۹۳) |

بررسی پیشینه تحقیق نشان میدهد در عمده کتابها و مقالاتی که درباره سیره اطلاعاتی و امنیتی امامان معصوم(علیهم السلام)نگاشته شده است، به برخی راهکارها و راهبردهای اطلاعاتی معصومان(علیهم السلام) اشاره شده است و موضوع اشراف اطلاعاتی معصومان(علیهم السلام) تاکنون چندان مورد مداقه قرار نگرفته است. نوآوری مقاله حاضر تبیین اشراف اطلاعاتی در سیره امام صادق(علیه السلام) است که علی رغم وجود برخی منابع و متون و تحقیقات پراکنده، بهطور تفصیلی و مستقل به آن پرداخته نشده است.

## روش تحقيق

روش تحقیق پیشِرو توصیفی تحلیلی است و روش گردآوری اطلاعات از طریق مطالعات کتابخانهای و اسنادی صورت گرفته است. روش تحقیق توصیفی تحلیلی به توصیف و تفسیر وضعیت و روابط یک مسئله می پردازد. در این پژوهش پس از تبیین اجمالی تحولات دوران امام صادق (علیه السلام)، با رجوع به منابع دستِ اول، مانند کتب اربعه شیعه، روایات مرتبط با مباحث و موضوعات اطلاعاتی و امنیتی در سیره امام صادق (علیه السلام) احصا شدند. در ادامه، پس از تحلیل و بررسی روایات، چگونگی و شیوههای اشراف اطلاعاتی امام صادق (علیه السلام) تبیین گردید.

## چهارچوب مفهومی

در این پژوهش با دو متغیر اصلی، اشراف اطلاعاتی و سیره امام صادق(علیه السلام)، روبهرو هستیم که در ادامه به توضیح آنها میپردازیم.

اشراف اطلاعاتی: اشراف اطلاعاتی فرایندی است متشکل از مجموعه تلاشها و اقداماتی که در اثر اجرای آن، یک سیستم اطلاعاتی احاطه شود و بر روند گذشته، حال و آینده وقایع و حوادث پیرامونی تسلط کامل داشته باشد؛ بهنحوی که قادر باشد در جهت پیشگیری و مقابله با تهدیدها و آسیبپذیریهای مترتب بر آن و همچنین تولید فرصتها، اقدام بهموقع را به عمل آورد (جمشیدیان، ۱۳۸۹: ۹). اشراف اطلاعاتی با کسب اخبار و اطلاعات و احاطه بر موضوعات پیرامونی ارتباط داشته و به شکلی دقیق و عمیق، واقعیتهای عینی و ذهنی را در ابعاد مختلف به گونهای روشن به تصمیمسازان ارائه می دهد.

در منابع دینی به موضوع اشراف اطلاعاتی توجه ویژهای شده است. خداوند در سوره نساء آیه ۷۱ خطاب به مسلمانان می فرماید: یا أَیهَا الَّذینَ آمَنُوا خُذُوا حذْرَکمْ؛ ای اهل ایمان سلاحهای جنگی تان را

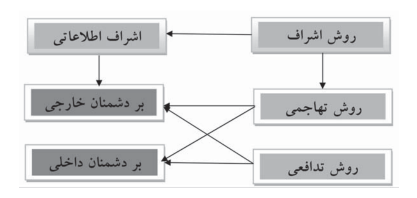
برگیرید [و مراقب باشید]. به گفته علامه طباطبایی، این آیه در زمان فشار دشمنان خارجی (مشرکان مکه) و داخلی (منافقان و یهودیان) بر دولت رسول الله (ص) نازل شده است (طباطبایی، ج۴، ۱۳۶۴: ۱۳۶۶) و مسلمانان را به حِذر (احتیاط و آمادگی) امر می کند که فریب تبلیغات دشمنان داخلی (منافقان و یهودیان) را نخورند و آگاهانه مبارزه خود را ادامه دهند (عزیزان و همکاران، ۱۳۹۴: ۳۷) تا دشمن بر آنان مسلط نشود. در واقع، در این آیه حذر، به معنای آمادگی کامل است. این آمادگی همانگونه که بر برگرفتن اسلحه دلالت می کند، بر اقدامات اطلاعاتی امنیتی کامل از وضعیت دشمن نیز دلالت می کند (العاملی، ج۱، ۱۳۷۹: ۱۲۷). بنابراین، احتیاط و هوشیاری در برابر دشمنان داخلی و خارجی بهعنوان یک الزام همیشگی به مؤمنان توصیه شده (همان، ۱۵۰) که موضوعی قابل درک در همه زمینهها، بهویژه در سازمانهای اطلاعاتی برای رسیدن به اهداف و ایجاد اشراف اطلاعاتی است. در مجموع، اشراف در سازمانهای منجر به تصمیم سازی و تصمیم گیری مناسب در حوزههای مختلف و رسیدن به اهداف مدنظر می شود.

بهلحاظ روش اقدام، اشراف اطلاعاتی دارای دو رکن اساسی اشراف بر دشمنان داخلی و اشراف بر دشمنان خارجی است که هر کدام روش خاص خود را می طلبد. در رکن اول، روش تدافعی، اشراف اطلاعاتی بر آسیبهای خودی و دشمنان داخلی است که حاصل آن حفظ برتری در حفظ اطلاعات و اقدامات موفقیت آمیز ضد جاسوسی است (جمالی، ۱۳۸۹: ۸۸). روش تدافعی اقدام اطلاعاتی که منجر به اشراف اطلاعاتی و به عبارت دقیق تر، حفظ و تداوم اشراف اطلاعاتی می شود، نوعی اقدام بازدارنده و پیشگیرانه است. اقداماتی چون ضد جاسوسی و حفاظت اطلاعات مجموعه عملیات تدافعی را تشکیل می دهند (جمالی، ۱۳۸۹: ۸۹). رکن دوم، روش تهاجمی است که اشراف اطلاعاتی بر دشمنان خارجی است و عمدتاً با روش تهاجمی صورت می پذیرد. به بیان دیگر، روش تهاجمی است اقدام در حوزه حریف و به صورت غافلگیرانه است که پیامد آن حفظ برتری و تسلط در جمع آوری است. این روش به منظور آگاهی و راه یابی به سیستمهای اطلاعاتی حریف برای حفظ موفقیتها در صحنه نبرد اطلاعاتی و کنترل اقدامات دشمنان به کار گرفته می شود. به کار گیری انواع شیوههای مدنظر دارد. در اشراف اطلاعاتی تهاجمی، با افراد مؤثر دشمن برای کسب اطلاعات ارتباط برقرار مدنظر دارد. در اشراف اطلاعاتی تهاجمی، با افراد مؤثر دشمن برای کسب اطلاعات ارتباط برقرار می شود، عملیات نفوذ در مراکز تصمیم ساز و تصمیم گیر صورت می گیرد و از آنچه مسئولان این می شود، عملیات نفوذ در مراکز تصمیم ساز و تصمیم گیر صورت می گیرد و از آنچه مسئولان این می شود، عملیات نفوذ در مراکز تصمیم ساز و تصمیم گیر صورت می گیرد و از آنچه مسئولان این مراکز در سر می پرورانند، اطلاع حاصل می شود، نگرش و تصمیمهای مقامات و سیاستمداران

- سال دهم- شماره ((شماره پیاپی $^{-}$ ) - بهار ۱۲۰۰ -

نسبت به خود به دست می آید و در عین حال بر نگاههای آنها تأثیر می گذارد و در راستای حفظ مصالح و موقعیت خود و منحرف کردن دشمن، به فریب اطلاعاتی متوسل می شود.

سیره: این واژه بهلحاظ معنای سبک، سلوک و رفتار آمده است (ابن منظور، چ۴، ۱۴۰۵: ۴۹۸: دهخدا، ۱۳۷۲، ذیل واژه سیرت). به گفته حاجی خلیفه، سیره عملکرد و روش زندگی بزرگان است (حاجی خلیفه، ۱۰۱۲). سیره در اصطلاح، بهطور خاص، به اخبار حوادث و رویدادهای دوران رسول اکرم(ص) از ولادت تا وفات ایشان اطلاق می شود؛ اما بهطور عام و در معارف اسلامی و شیعی، به معنای نوع و سبک زندگی شخصی و اجتماعی پیامبر(ص) و امامان معصوم(علیهم السلام) است (مطهری، ۱۳۸۹: ۴۹). در این پژوهش علاوه بر فعل (سیره عملی) معصومان(علیهم السلام)، قول و تقریر (سیره نظری) آنها نیز مدنظر است. از آنجا که پیامبر(ص) و ائمه بهترین الگو و اسوه برای مسلمانان محسوب می شوند (احزاب، ۲۱؛ مجلسی، ۱۳۰۳: ۲۱)، الگوگیری از آنان عمل به سیره ایشان است.



## تحولات شرايط امنيتي دوران امام جعفر صادق(عليه السلام)

از آنجا که اشراف اطلاعاتی بستگی به شرایط امنیتی محیط و بازیگران تهدید و انواع تهدیدهای خارجی و داخلی دارد، ابتدا شرایط سیاسی امنیتی دوران امام صادق (علیه السلام) به اختصار تبیین می شود. امام صادق (علیه السلام) در سال ۸۳ هجری در شهر مدینه به دنیا آمدند. ایشان در سال ۱۱۴ هجری به امامت رسیدند و طولانی ترین مدت امامت (حدود ۳۴ سال) را نسبت به سایر ائمه داشتند. امامت امام صادق (علیه السلام) در دو دوره بنی امیه (۴۱ تا ۱۳۲ق) و بنی عباس (۱۳۲ تا ۱۳۶ق) قرار داشت. هجده سال اول امامتشان (۱۱۴ تا ۱۳۲ق) در دوره بنی امیه و شانزده سال (۱۳۲ تا ۱۳۲ق) در دوره بنی امیه و ضعف خلافت امویان در دوره بنی عباس بود. در دوران بنی امیه به دلیل مشکلات سیاسی و ضعف خلافت امویان

طراحی مدل معماری دیپلماسی پنهان در سازمان .....

و قیامهای همهجانبه ضد اموی، مبارزه امام صادق(علیه السلام) نیز نسبتا اَشکار بود و اَن حضرت محتاج پردهپوشی، تقیّه و کتمان نبودند. حضرت در این هجده سال برای بازپس گیری حکومت و قدرت، مبارزه دامنهداری را پیگیری می کردند تا بنی امیه را از میان ببرند و حکومت علوی، همان حکومت راستین اسلامی را بر سر کار بیاورند؛ اما در دوران بنیعباس، بهویژه از دوران خلیفه منصور دوانیقی (۱۳۶ تا ۱۵۸ق)، اوضاع بهطور کلی تغییر کرد و مبارزه امام بهصورت مخفیانهتری انجام مي گرفت (خامنهاي، ١٣٩٣: ٣١١ تا ٣١٨).طبق گزارش منابع اوليه، خليفه منصور جاسوساني برای کشف ارتباط امام با شیعیان و افشاکردن فعالیتهای آنها به کار گماشت (راوندی، ۱۴۰۹: ۷۲۱). خفقان دوران منصور عباسی به گونهای بود که جاسوسان منصور در مدینه کسانی را که با شیعیان امام صادق (علیه السلام) رفتوآمد داشتند، گردن می زدند (کلینی، ج۱، ۱۴۰۷: ۳۵۱). در این دوره اتهام رَفض درباره هر کس، کافی بود که امنیت جانی و مالی او از بین رفته و گرفتار شکنجه شود ( برقی، ۱۳۷۰ق: ۱۱۹). به دستور منصور عباسی، مُعتِّب از غلامان امام صادق(علیه السلام) را گرفتند و هزار ضربه شلاق بر او زدند تا أنكه زير همين ضربات جان داد (طبری، بيتا: ۶۵۲). دورهاي كه امام صادق (علیه السلام) در حکومت عباسی پشتسر گذراندند، دورهای بسیار خطرناک بود. از یکسو، خلفای عباسی در صورت شکنمودن به هر شخصی از هر شکنجه و قتلی ابایی نداشتند؛ از سوی دیگر، در این دوره دو موج وحشت پدید أمد: نخست، موج پاکسازی حکومت و جامعه از عناصر اموی که هر نوع پیوند و شک به پیوند با امویان را به مسلخ می کشاند؛ دوم، موج وحشت از عناصر خائن به قیام عباسی که طی آن تعداد زیادی از صاحب منصبان عباسی و طرف دارانشان به قتل رسیدند. در کنار این قیامهای متعدد شیعیانی مانند زید بن علی، یحیی بن زید، عبدالله بن محض و فرزندانش که پیوند خویشی نزدیکی با امام صادق(علیه السلام) داشتند، شکها را درباره دخالت امام (علیه السلام)در این موارد بیشتر مینمودند. در این اوضاع أشفته سیاسی امنیتی کنشهای امام صادق (علیه السلام) در قبال تلاطمهای اجتماعی مبتنی بر اشراف اطلاعاتی بود که در ادامه به آنها اشاره می شود.

## اشراف اطلاعاتی به روش تدافعی

#### ۱. اشراف اطلاعاتی از گستره یاران و شیعیان خود

آگاهی درست و دقیق از وجود یاران وفادار و میزان همراهی آنها یکی از شرایط موفقیت یک رهبر در اجرای برنامههای خویش است.

امام صادق(عليه السلام) اشراف كاملي بر طرفداران خود داشتند و مداوم أنها را رصد مي كردند تا در صورت وجود یاران وفادار به مبارزه با حاکمیت برای استقرار نظام ولایی اقدام نمایند. بر این اساس، امام صادق(علیه السلام) شیعیان خود را خوب میشناختند و میدانستند که بیشتر اَنها محب اهل بیت بودند و (همانند شیعه امامیه) اعتقاد قلبی عمیق به امام نداشتند و حاضر نبودند در هر موقعیتی گوش به فرمان امام باشند و اوامر ایشان را اطاعت کنند. به طور نمونه، امام در پاسخ به «سهل بن حسن خراسانی» که بههمراه صد هزار شمشیرزن آمادهبهرکاب، برای قیام اجازه ميخواست، دستور دادند تنور خانه را روشن كنند. أنگاه فرمودند: خراساني، برخيز و در تنور بنشين! خراسانی گفت: اَقای من، مرا با اَتش مسوزان و از من بگذر! اَن حضرت فرمودند: گذشتم. در این حال، «هارون مکی» که کفشهای خویش را به دست گرفته بود، وارد شد و سلام کرد. امام فرمودند: هارون، کفشهای خود را زمین بگذار و داخل تنور بنشین. هارون بدون معطلی وارد تنور شد. امام صادق (عليه السلام) با سهل بن حسن خراساني مشغول صحبت شدند. مدتي بعد، امام به او فرمودند: برخیز و به داخل تنور نگاه کن! خراسانی می گوید، برخاستم و به داخل تنور نظر افکندم. هارون در داخل تنور چهارزانو نشسته بود. مدتی بعد او از تنور بیرون اُمد و به ما سلام کرد. امام فرمودند: در خراسان چند نفر مثل این مرد دارید؟ خراسانی گفت: به خدا قسم یک نفر هم نیست. امام فرمودند: «بدان! ما هنگامی که پنج نفر یاور و پشتیبان نداشته باشیم قیام نمی کنیم. ما نسبت به زمان قیام داناتریم» (ابنشهراَشوب، ج۲، ۱۳۷۹ق: ۲۳۷؛ مجلسی، ج۲۷، ۱۴۰۳ق: ۱۲۳ و ۱۲۴).

۱. وسعت جریان تشیع و پراکندهبودن اصحاب امام صادق(علیه السلام) بهطور طبیعی ناهماهنگیهایی بههمراه داشت و سبب می شد نتوانند تفکر و اندیشه خود را در یک زاویه صحیحی قرار داده و تمامی معارف دینی خود را از سرچشمه اصلی دریافت کنند و همین عامل سبب ضعف اعتقادی آنها می شد و لذا تشیع آنان به معنای تشیع امامی نبود (جعفریان، ۱۳۹۱: ۰۰۶ و ۶۰۶).

امام صادق (عليه السلام)در پاسخ به درخواست «سُدير بن حكيم صيرفي» هم كه گفت با وجود صد تا دويست هزار یاور چرا قیام نمی کنید، همین جواب را دادند. سدیر گوید: به درخواست امام راهی سرزمین «یَنبُع» شدیم. امام در میان راه چشمشان به جوانی افتاد که چند بزغاله را می چراند. فرمودند: اگر تعداد شیعیان من به عدد این بزغالهها بود از قیام و نهضت باز نمی ایستادم. سدیر می گوید: بزغالهها را شمارش کردم. هفده رأس بودند (کلینی، ج۲، ۱۴۰۷ق: ۱۹۰؛ مجلسی، ج۴۷، ۱۴۰۳ق: ۳۷۲). عدم پاسخ گویی امام صادق(علیه السلام) به پیشنهاد خلافت و همراهی با ابومسلم خراسانی و ابوسَلمه خُلال (دو تن از مهرههای اصلی قیام عباسیان) نشان دهنده اشراف اطلاعاتی حضرت بر همه افرادی است که با تحلیلهای خود می کوشیدند برای حضرت تصمیم سازی کنند. ابومسلم خراسانی پس از مرگ «ابراهیم امام» (رهبر عباسیان) به امام صادق (علیه السلام) پیشنهاد قبول بیعت کرد و طی نامهای از ایشان خواست خلافت را بر عهده گیرند. امام صادق (علیه السلام) در نهایت هوشیاری یاسخ دادند: «نه تو از یاران منی و نه زمانه، زمانه من است» (شهرستانی، ج۱، ۱۴۰۲ق: ۱۵۴). امام صادق(علیه السلام) در جواب پیک نامه ابوسلمه نیز فرمودند: «مرا با ابوسلمه که شیعه دیگران است، چه کار؟!» و حتی حاضر نشدند نامه را بخوانند و نامه را بر آتش چراغ نهادند و آن را سوزاندند (ابنطقطقی، ۱۳۶۷: ۲۰۸). حتی هنگامی که پرچمهای پیروزی عباسیان به اهتزاز دراًمده بود، ابوسلمه برای بار دوم به امام(علیه السلام) نامه نوشت: «هفتاد هزار نفر جنگجو در رکاب ما آماده هستند، اکنون موضع خود را روشن کنید» و امام صادق(علیه السلام) همان جواب قبلی را تکرار کردند (مجلسی، ج۴۷، ۱۴۰۳ق: ۱۳۳). پاسخهای امام صادق(علیه السلام) نشان میدهد که ایشان اشراف اطلاعاتی کاملی بر پایگاه اجتماعی خود و طرفداران آماده برای یک قیام موفق داشتند. در واقع، تصمیم ایشان بر تبدیل نکردن مبارزه سیاسی نرم با حکومت به مبارزه و قیام برای استقرار نظام اسلامی دقیقا نشان از اشراف اطلاعاتی ایشان از وضعیت نگرشی و روحی طرفداران خویش دارد.

#### ٢. كتمان اطلاعات براى حفاظت شيعيان

یکی از شیوههای امام صادق (علیه السلام) برای حفاظت و مصونیت جان شیعیان از گزند دستگاه خلافت عباسی، کتمان اطلاعات در برابر دشمن بود. این امر مبارزه اطلاعاتی پیچیدهای را بهوجود آورد که حتی نزدیک ترین یاران امام صادق (علیه السلام) را دچار تردید نمود؛ در حالی که امام (علیه السلام) به علت اوضاع بحرانی آن دوران نمی توانستند علت کنشهای خود را برای آنها توضیح دهند. در روایتی آمده أبان بن تغلب و ابوبکر خضرمی، که از یاران اصلی امام (علیه السلام) به شمار می رفتند، درباره قیام از امام (علیه السلام)

سؤال پرسیدند. حضرت در پاسخ به آنها فرمودند: «در خانههای خود بنشینید و هنگامی که مشاهده کردید ما بر روی شخصی اتفاق کردیم، آنگاه با سلاحهای خود به ما بپیوندید» (مجلسی، ج۲۷، ۱۲۳ق: ۱۳۳). این سؤال زمانی مطرح شده که پرچمهای سیاه قیام عباسیان از خراسان برافراشته شد؛ در حالی که شعار اصلی آنها «الرّضا من آل محمد» بود. ا

حتی در زمانهایی امام(علیه السلام) مرزهای کتمان اطلاعات را جلوتر می بردند و در مجامعی از یاران خود بد می گفتند؛ چنان که درباره مُفَضًل بن عمر جعفی، که از یاران خاص و محرم اسرار ایشان به شمار می رفت، احادیثی در دست است که امام ذم او را گفتهاند. این مسئله برای سایر یاران امام(علیه السلام) مانند زُرارهٔ بن اعین نیز تکرار شد. با آنکه امام صادق (علیه السلام) زراره را از سابقین و مقربین خویش می شمردند و گاهی زحمات او را ارج نهاده و می فرمودند: «اگر زراره نبود، احادیث پدرم منتفی می شد» (طوسی، ۱۴۰۶ق: ۹۰؛ مفید، ۱۴۱۳ق: ۶۶)؛ در مواقعی دیگر از زراره برائت می جوییدند. انگیزه این امر حفاظت و امنیت بیشتر این یاران خاص بود؛ زیرا با فشارهای دستگاه بنی العباس بر امام (علیه السلام) و یارانشان، گاه ایشان مجبور بودند نزدیک ترین افرادشان را متهم کنند تا آنان را از مرگ و نابودی به دست دشمنان برهانند. این راز احادیثی است که در ذم اصحابی رسیده که عدالت و وثوق آنها جای هیچ شکی ندارد. امام صادق (علیه السلام) به عبدالله بن زراره بن اعین می گویند: «به پدرت سلام برسان و به او بگو اگر سخنی علیه تو می گویم بدان که برای دفاع از توست؛ زیرا دشمن هر آنچه را که ما ستایشش می کنیم، دنبال کرده و اذیت می کند ... بدین وسیله تو پیش مردم مذموم بوده و جلب توجه نمی کنی و در نتیجه از شر آنان در امان می مانی» (طوسی، ۱۳۰۶ق: ۱۳۶۵).

#### ۳. به کار گیری تقیّه برای پیشگیری از نشت اطلاعاتی و نفوذ دشمن

از دیگر شیوههای تدافعی امام صادق(علیه السلام) برای اشراف اطلاعاتی بر دشمن، تقیّه بود. در مکتب اهل بیت، تقیّه راهبردی مبارزاتی در رویارویی با دشمن است، نه پشت به دشمن کردن و دست از مبارزه کشیدن (ملکزاده، ۱۳۹۲: ۲۴۸). تقیّه مهمترین عامل حفظ جان شیعیان و رخنه افراد

۱. با قدرتگرفتن عباسیان، یافتن شیعیان واقعی از میان تودههایی که با اغراض گوناگون شعار «الرضا من آل محمد» سر می دادند کار بسیار دشواری بود؛ به حدی که اصحاب امام(علیه السلام) نیز به درستی توانایی تشخیص شیعه واقعی را از سایرین را نداشتند. اما امام(علیه السلام) به ناچار باید بر شیعیان خود و کنشهای آنان اشراف اطلاعاتی می داشتند تا بتوانند برای برنامههای آینده طرحی دقیق داشته باشند.

نفوذی در دستگاه دشمن بود. اگر تقیّه نبود هیچگاه نفوذ شیعه به دستگاه خلافت عباسی تحقق نمی یافت؛ بلکه به عکس، دشمن در شبکه ارتباطی شیعه نفوذ می کرد.

امام صادق (علیه السلام) در دورانی که با بنی امیه مصادف بود، مبارزه آشکار داشتند و چندان از راهبرد تقیّه استفاده نمی کردند (خامنه ای، ۱۳۹۳: ۳۱۲). با سقوط خلافت امویان و با بهقدرت رسیدن عباسیان، دورانی از وحشت برای هر کس که مخالف آن ها بود، پدید آمد؛ از این رو، تقیّه یکی از سلاحهای مهم امام صادق (علیه السلام) برای حفظ جان شیعیان بود. در این دوره به دلیل مراقبتهای شدیدی که از طرف دستگاه خلافت اعمال می شد، کسی جز با مخفی کاری و تقیّه نمی توانست با امام رابطه برقرار کند و اگر کسی رابطه اش آشکار می شد، سرانجامی جز مرگ یا زندان ابد نداشت.

با تشدید اختناق دوران عباسی، امام صادق(علیه السلام) از این شیوه برای اشراف بیشتر بر دشمن و حفظ اسرار و پیشگیری از نفوذ عاملان و مأموران بنی عباس در شبکه مبارزاتی شان بهره بردند. چنان که پیش تر گفته شد، امام صادق(علیه السلام) در مقطعی زندگی می کردند که خلافت تازه تأسیس عباسی در پی تصفیه های خونین خود، هر حرکت مخالف یا ظن به مخالفت با خود را با شمشیر از بین می برد. بدین ترتیب، تقیّه و پنهان نگه داشتن اطلاعات از دشمن، اعم از اطلاعات شیعیان، راههای ارتباطی آن ها با امام (علیه السلام)، مسائل عقیدتی و برنامه های تشیع برای آینده، از مهم ترین کارهای امام صادق (علیه السلام) بود.

به نظر می رسد «حفظ اسرار» از مهم ترین دلایل تقیّه بوده است. امام صادق (علیه السلام) به حفظ اسرار بسیار اهمیت می دادند. حضرت در احادیث متعدد تأکید می کنند شیعیان در حفظ اسرار احتیاط کنند و هر کسی را از اسرارشان آگاه نکنند. ایشان به نقل از پدرشان، امام باقر (علیه السلام) می فرماید: «با انسان هرزه معاشرت نکن و او را از اسرار خود آگاه مساز» (مجلسی، ج۱۷، ۱۴۰۳: ۹۶۱). در حدیث دیگری می فرمایند: «با سه گروه بر خورد همراه بااحتیاط داشته باش: خائن، ستمگر و سخن چین؛ زیرا کسی که به نفع تو خیانت کرد، به تو هم خیانت می کند و کسی که به خاطر تو ستم نمود، به تو هم ستم خواهد کرد و کسی که نزد تو سخن چینی کرد، درباره تو نیز نزد دیگران سخن چینی می کند» (مجلسی، ج۸۵، ۱۴۰۳؛ ۲۲۹). حفظ اسرار چنان اهمیتی برای امام صادق (علیه السلام) دارد که در حدیثی می فرمایند: «به خدا قسم دوست دارم به خاطر دو ویژگی که در شیعیان ماست مقداری از گوشت می دستم را فدا کنم: اول فروبردن خشمشان، دوم پوشاندن و مخفی داشتن اسرار محرمانه ای که از آن دستم را فدا کنم: اول فروبردن خشمشان، دوم پوشاندن و مخفی داشتن اسرار محرمانه ای که از آن

۵۷ \_\_\_\_ اطلاعات و حفظ اسرار چنان اهمیت دارد که ایشان به شیعیان سفارش می کردند حتی دوستانشان را نیز از اخبار و اسرار محرمانه باخبر نسازند، چون روزی همین دوستان ممکن است دشمن شوند (نک: العاملی، ج۳، ۱۳۷۹: ۳۲۶) امام به مُعَلِّی بْنِ خُنیس می فرمایند: «ای معلّی اسرار ما را نهان دار و فاش مکن؛ زیرا هر کس امر ما را پنهان کند و فاش نکند، خداوند او را در دنیا عزیز کند و عزتش را در آخرت بهصورت نوری پیش رویش قرار دهد که او را بهسوی بهشت می کشاند...، ای معلّی تقیّه دین من و دین پدرانم است، هر کس تقیّه نکند، دین ندارد» (طبرسی، ۱۳۸۵ق: ۴۰). حضرت در حدیث دیگری به سرزش فاش کنندگان اسرار آل محمد می پردازند و می گویند: «هر کس چیزی از اسرار ما را علیه ما فاش کند مانند کسی است که ما را عمداً کشته باشد، نه از روی خطا» (مجلسی، ج۲۷، ۱۴۰۳ق: ۵۸) و در بیانی دیگر فرمودند: «به خدا قسم اینها پیامبران را با شمشیرهای خود نکشتند، بلکه اسرار آنها را فاش کردند و موجب کشتهشدن قسم اینها پیامبران را با شمشیرهای خود نکشتند، بلکه اسرار آنها را فاش کردند و موجب کشتهشدن آنها شدند» (فیض کاشانی، ج۵، ۱۴۰۹: ۹۴۶). بدین ترتیب، خطر جانی که امام (علیه السلام) و شیعیان را تهدید می کرد، آشکارا بیان شده است. این مسئله سبب شد تا امام (علیه السلام)هنگام آموزش یاران خود، تقیّه را از مهم ترین ارکان اعتقادی قرار داده و با کنترل اخلاقی و وجدانی، شیعیان را از افشای احادیث و اطلاعات خود منع کنند.

درباره نحوه استفاده از تقیّه و میزان گستردگی حیطه آن نیز سخن صریحی به میان نیامده است، بلکه در مواردی معصوم دست شیعیان خود را در تقیّه بسیار باز گذاشتهاند؛ چنان که امام صادق(علیه السلام) می فرمایند: «مورد تقیّه هنگام اضطرار و ناچاری است و تقیه کننده خود داناتر به مورد تقیّه است زمانی که گرفتار آن می شود» (اشعری قمی، ۱۴۰۸: ۷۳). همچنین درباره حیطه آن فرمودند: «کسی که تقیّه نداشته باشد دین ندارد، و تقیّه از آنچه مابین آسمان و زمین است، گسترده تر است» (شعیری، بیتا: ۹۶). این روایت به خوبی حیطه پنهان کاری را نشان می دهد. این امر از اعتقادات دینی و سیاسی تا مباحث مالی و خانوادگی را شامل می شد. با این حال، امام(علیه السلام) یاران خود را از حرکتهای بی حساب بازمی داشتند و کظم غیظ را لازمه تقیّه می شمردند. امام صادق(علیه السلام) در توصیهای به ابْنِ مُسْکان فرمودند: «به گمانم که هر گاه در پیش رویت کسی به علی(علیه السلام) دشنام گوید و تو قدرت داشته باشی، بینی آن دشنام دهنده را از بیخ قطع می کنی. گفتم: آری به خدا فدایت شوم، من و خانوادهام این چنین هستیم. فرمود: این کار را نکن، به خدا قسم چه بسیار شنیدم که کسی به علی(علیه السلام) دشنام می داد؛ در حالی که بین من و او فقط ستونی بیش فاصله نبود و من خودم را پشت آن پنهان می نمودم، و هر

گاه نمازم را تمام می کردم، از کنار او می گذشتم و بر او سلام می دادم و با او مصافحه می نمودم» (طبرسی، ۱۳۸۵ق: ۴۲).یکی از روشهای تقیّه واقعنمایی اختلاف در بین طرفداران بهعنوان عملیات فریب از سوی امام بود. امام صادق(علیه السلام) برای نشاندادن اختلاف میان شیعیان، در خصوص یک موضوع، احکام متفاوتی صادر مینمودند؛ چنان که سالم بن حدیفه می گوید: «من نزد امام صادق(علیه السلام)بودم که شخصی أمد و پرسید: بسا داخل مسجد می شوم، در حالی که بعضی اصحاب ما نماز ظهر و بعضی دیگر نماز عصر میخوانند. امام فرمودند: «من به اُنها دستور دادهام که عدهای نماز ظهر بخوانند و در همان زمان، عده دیگر نماز عصر بخوانند؛ زیرا اگر یکسان عمل کنند، شناخته شده و دستگیر خواهند شد»» (حر عاملی، ج۴، بیتا: ۱۳۷). از دیگر نمونههای این اختلاف، می توان به اختلاف در رکعتهای نماز مستحبی (اعداد النوافل) اشاره کرد که زراره آن را ۲۷ رکعت (همان، ۵۹) و ابوبصیر ۳۴ رکعت میداند (همان، ۵۷). خود امام فلسفه این اختلاف را چنین بیان میدارند: «کسی که میان شما تفرقه افکند، رهبر شماست که خداوند او را پیشوای خلق قرار داده است و او به مصلحت مردم آگاهتر است و اگر بخواهد، می تواند میان شما تفرقه اندازد تا سالم بمانید و سپس میانتان وحدت برقرار نماید تا از فساد و ترس دشمن ایمن باشید» (طوسی، ۱۴۰۶ق: ۱۳۸). اهمیت پنهان کاری در دوران پرخطر عباسی سبب شد امام(علیه السلام)برای جلوگیری از نشت اطلاعاتی، درباره یاران خود نیز دست به گزینشهایی بزنند. یکی از موارد بسیار مهم برای انتخاب یاران و میزان نزدیکی آنها به خود، تقیّه آنها بود. از این رو، امام صادق(عليه السلام)ميفرمودند: «از پيروان على(عليه السلام) بهحساب نميآيد كسي كه تقيّه نکند» (مجلسی ج۷۲، ۱۴۰۳، ۴۱۲). این مرزبندی صریح موجب میشد تا تشخیص خیانت کاران برای اقلیت تحت تعقیب تشیع اسان تر شود. همچنین، این روش سبب گردید تا شیعیان از افرادی که اطلاعات اهل بیت (علیهم السلام) را منتشر مینمودند، دوری نموده و زمینه های ورود عوامل نفوذی را كمتر نمايند.

تقیّه و روش ماهرانه امام صادق(علیه السلام) در معرفی جانشین خود نیز، بهلحاظ رعایت مسائل امنیتی و اطلاعاتی، حائز توجه بسیار است. امام صادق(علیه السلام) در ترکیبی عجیب پنج نفر را به جانشینی خود برگزیدند: همسرشان حمیده، پسرشان عبدالله (معروف به اَفطُح)، پسر دیگرشان موسی(علیه السلام)، محمد بن سلیمان والی بنی عباس در مدینه و خلیفه منصور دوانیقی (کلینی، ج۱: ۳۱۰). وقتی منصور خبر وفات امام صادق(علیه السلام) را شنید، به والی خود در مدینه، محمد بن سلیمان،

نوشت: اگر جعفر فرد مشخصی را برای جانشینی خود معین کرده، او را بخوان و گردنش را بزن. سلیمان در پاسخ نوشت: ایشان پنج جانشین دارد، کدامیک را بکشم؟ بدین ترتیب امام با این وصیت خردمندانه جانشین حقیقی خود، امام موسی کاظم(علیه السلام) را بر منصور پوشیده داشتند و وی را از گزند دشمن حفظ کردند(مدرسی، ۱۳۷۸: ۱۸۲ و ۱۸۳).

## اشراف اطلاعاتی به روش تهاجمی ١. نفوذ در دربار خلافت عباسي

سخت گیری بیش ازاندازه دشمن و شناسایی و قتل برخی و کلا و شیعیان امام (علیه السلام)، ایشان را به توسعه اشراف اطلاعاتی به روش تهاجمی واداشت تا از سوی حکومت غافلگیر نشوند. این امر در قالب نیروهای نفوذی امام در حکومت بنیعباس پدید آمد.

نفوذ در دستگاههای حفاظتی و امنیتی و اطلاعاتی دشمن، از مهم ترین روشهای اشراف اطلاعاتی است. نیروهای نفوذی شاخهای از اطلاعات جاسوسی در حریم دشمن خارجی به حساب می آیند که نقش بسیار مهمی در جمعاًوری اطلاعات و اخبار دشمن دارند (العاملی، ج۳، ۱۳۷۹: ۱۲). این موضوع به حدی اهمیت دارد که با آنکه پذیرش مسئولیت در دستگاه حاکمان ستمگر و کمک به آنها حرام است (نک: خوئی، ج۱، ۱۳۷۷: ۴۳۶)، این حرمت به طور مطلق نیست و با شرایطی این اقدام جواز و مشروعیت می یابد: ازجمله برای یاری رساندن و کمک به مؤمنان، جلوگیری از خسارت به مؤمنان و أزادي اسيران أنها، اهداف امنيتي و حفاظتي (مانند جمع أوري اطلاعات جاسوسي از تشکیلات و نقشههای دشمن)، خنثی کردن توطئههای دشمن و خرابکاری در درون تشکیلات دشمن (نک: العاملی، ج۱، ۱۳۷۹: ۳۱۰ تا ۳۱۵). رعایت این اهداف بسیار مهم بود و باید کسانی انتخاب مى شدند كه مى توانستند اين اهداف را محقق سازند. بهلحاظ امنيتى نيز اين روش بسيار دشوار و پرخطر است؛ لذا دقت و هوشیاری دوچندانی را می طلبد و فقط افراد قوی و اگاه به مسائل حفاظتی و امنیتی می توانند از عهده آن برأیند. این افراد هم باید لو نمی رفتند و جان خود را حفظ می کردند و هم باید اسیر زر و مقامهای دنیایی نمی شدند و هم می توانستند با ظرافت، اخبار را به امام(علیه السلام)برسانند. نکته مهم آنکه اگر نیروی اطلاعاتی تمام این شرایط را نیز

داشت، باز باید به اجازه امام به نفوذ در دستگاه دشمن مبادرت میورزید و کسی اجازه فعالیت خودسر در این زمینه را نداشت؛ بهطوری که حضرت یکی از یارانشان به نام عذافر را که بدون اجازه با خلافت عباسی همکاری و تعامل کرده بود، توبیخ و بازخواست کردند (کلینی، چ۵، ۱۴۰۷ق: ۱۲۰۸). این رفتار حضرت باید سرمشق تمام عناصر حفاظتی و امنیتی باشد که هر نوع عمل خودسر در این حوزه مردود است و رعایت سلسلهمراتب و کسب اجازه مافوق امری لازم است.

در دوران خلافت عباسی امکان نفوذ در امور حکومتی تا حدودی برای شیعیان فراهم شد و برخی شیعیان وارد حکومت شدند. این نفوذ به حدی بوده است که از امام صادق(علیه السلام) روایت شده که فرمودند: «هیچ حاکم جباری نیست، مگر اینکه در دربار او یکی از دوستان ما مشغول کار است و خدای متعال بهوسیله او از پیروان ما دفاع می کند. این چنین اشخاصی بیشترین ثواب را نزد خدا دارند» (مجلسی، ج۲۲، ۱۴۰۳ق: ۳۳۹). از فواید این اقدام اُگاهی از تصمیمات دستگاه خلافت علیه شیعه و مبارزه با آن بود (ذاکری، ۱۳۹۸: ۱۰۲). مجوزی که از طرف معصومان برای این همکاری داده شده، با هدف اشراف اطلاعاتی بر دستگاه خلافت در راستای کمک به شیعیان و جلوگیری از ستم حکومت به مردم متدین بود (کلینی، ج۵، ۱۴۰۷ق: ۱۱۰ تا ۱۱۲).نفوذ در سیستم اجرایی خلافت با وارد کردن افراد مطمئن بوده است. این افراد کسانی بودند که هم دستگاه خلافت عباسی به أنان اعتماد كامل داشت و هم مورد وثوق امام بودند. ٢ امام صادق (عليه السلام) بهلحاظ حساسيت موضوع و حفاظت اطلاعات، به افراد اندکی اجازه ورود به دستگاه خلافت را دادند. ربیع بن یونس و محمد بن عبیدالله اسکندری (از حاجبان و ندیمان منصور عباسی)، یحیی بن علاء کوفی رازی (قاضی ری)، عبدالله بن سنان (خزانهدار منصور) و ابوبکر بن ابی سماک (کارگزار بیتالمال کوفه) ازجمله افراد نفوذی در دربار خلافت در عصر امام صادق(علیه السلام) بودند (ابونعیم اصفهانی، ج۳، ١٤٠٩ق: ٢٠١؛ ابن طاووس، ١٣٨٠: ١٨٨). شاخص ترين اين افراد عبدالله بن نجاشي بود. وي ابتدا بر مذهب زیدی بود (شیخ طوسی، ۱۴۰۶ق، ۳۴۲). زیدیان بهخاطر همراهی مقدماتی با عباسیان علیه

۱. طبق نقل منابع، برخی شیعیان ازجمله حسن بن حسین انباری، چهارده سال در انتظار صدور اجازه امامان برای ورود به دستگاه خلافت بودند یا اینکه امام صادق(علیه السلام) درخواست داوود زربی را نپذیرفت که مصر بر برعهده گرفتن شغل در دستگاه حکومت بنی عباس بود(کلینی، چ۵، ۱۴۰۷ق: ۱۱۱).

۲. در کتاب وسائل الشیعه بابی دراین باره اختصاص یافته است (حر عاملی، ج۱۲، بیتا: ۱۳۹).

بنی امیه، مناصبی در حکومت عباسی تصاحب نمودند. عبدالله بن نجاشی در زمان منصور، والی اهواز شد (نجاشی، ۱۳۶۹: ۲۱۳). اما گرایش وی به مذهب جعفری پیش از منصب گرفتن وی صورت پذیرفت. او در مدتی که بر مذهب زیدی بود از عبدالله بن حسن (علیه السلام) پیروی می نمود. لیکن پس از آشنایی با امام صادق (علیه السلام) مذهب جعفری را برگزید و مرید امام (علیه السلام) گشت (صادقی، ۱۳۹۰: ۵۷). این ارادت عبدالله سبب گردید تا امام (علیه السلام) بتوانند هم از اخبار داخل دستگاه عباسی آگاهی یابند و هم منافع شیعیان را تأمین نمایند.

هنگامی که عبدالله بن نجاشی به امارت اهواز رسید، بلافاصله نامهای برای امام(علیه السلام) فرستاد و از حضرت درباره حدّ و مرز کارهایش، مصلحت اقداماتش، مصرف زکات و افرادی که باید با آنها مأنوس باشد و رازهایش را در میان گذارد، استعلام کرد (شهیدثانی، ۱۳۹۰ق: ۸۵؛ بروجردی، ج۲۲، ۱۴۲۲: ۶۰۳). امام صادق(علیه السلام)در یاسخ به درخواست نجاشی نامه مفصلی نوشتند که برای دولتمردان اسلامی بسيار مهم و أموزنده است. الله السائر المام (عليه السلام) به نامه عبدالله شامل اين نكات است: اين منصب ازأن جهت كه منافع شيعيان را تأمين كند و بتواند امام (عليه السلام) را زودتر از تحركات خليفه عليه شیعیان آگاه نماید، سودمند است. در عین حال امام(علیه السلام) متذکر می شوند که در این منصب باید حامی شیعیان بوده و تا می تواند رازهای شیعیان و امام(علیه السلام) را محفوظ بدارد. برای این منظور امام(عليه السلام) روشهايي را به وي توصيه نمودند كه جان عبدالله را از دسيسه حكومت مصون دارد؛ ازجمله توصیه نمودند: «...با دوری از شتابزدگی و معاشرت و برخورد نیک همراه با نرمی خالی از ضعف و ناتوانی و شدت و سخت گیری بدون اجبار و زور و مدارا با خلیفه و فرستادگانش...» رفتار نماید. امام (علیه السلام) متذکر می شوند که با سیستم امن و کلا در ارتباط بوده و با هر کسی که اخباری را به وی منتقل نمود، ارتباط نگیرد؛ بهخصوص با مردم بومی منطقه که اسلام نیاوردهاند. این مسئله بههمراه پرهیز از بدگویان و سخنچینان و رازداری و پنهان داشتن اسرار مهمترین راهکارهای حفاظت اطلاعاتی امام(علیه السلام) برای او بود (شهید ثانی،۱۳۹۰ق: ۸۷؛ بروجردی، ج۲۲، ۱۴۲۲: ۶۰۹).چنان که بیان شد یکی از مجوزهای نفوذ برای محافظت از جان شیعیان بود. امنیت شیعیان چنان برای حضرت مهم بود که طبق روایتی، وقتی به ایشان خبر دادند مأموران حکومت عباسی زنی را در کوفه بهخاطر افشاگری علیه حکومت نزد حاکم شهر بردند و جان وی

۱. شهید ثانی این نامه را در کتاب کشف الریبه با ذکر سند نقل کرده است (نک: ذاکری، ۱۳۹۸: ۱۲۸ و ۱۳۱).

در خطر افتاده است، حضرت یکی از نیروهای شیعه را به عمارت حاکم فرستادند تا از درون قصر خبری اُورد و برای رهایی او کاری کند. جالب اُنکه حاکم کوفه پس از مدتی از بازداشت زن دست کشید و دستور ازادی وی را صادر کرد (مجلسی، ج۲۷، ۱۴۰۳ق: ۳۷۸ تا۳۸۰). این روایت حاکی از توجه امام به حفاظت شیعیان و بهرهگیری از اخبار و اطلاعاتی است که نیروهای نفوذی حضرت به ایشان میرساندند.

بنابراین، امام صادق(علیه السلام) به استفاده از اخبار اطلاعاتی عناصر نفوذی خود اهتمام ویژه داشتند. البته حضرت در نحوه استفاده از عناصر اطلاعاتی و تجزیهوتحلیل اخبار واصله از آنها هم اصول و قواعدی داشتند. ایشان در استفاده از اطلاعات و اخبار بسیار حساس بودند و به سنجش، ارزشیابی، تجزیهوتحلیل اطلاعات توجه ویژهای داشتند. مبنای ایشان اخذ خبر از افراد مؤمن (نهصرفا شیعه) بود و به خبر افراد بی دین، فاسق، منافق، سخن چین، دروغ گو، ترسو و خائن ترتیب اثر نميدادند' (نك: العاملي، ج٣، ١٣٧٩: ١٣٨ تا ١٤٢). ايشان درباره درستي اخبار تحقيق ميكردند و از اطلاعات استفاده نمی کردند تا آنها را تجزیهوتحلیل کنند. رأی و نظر هر کس را نیز مبتنی بر شخصیت او تجزیهوتحلیل می کردند.

### ۲. اشراف بر روحیات و نگرشهای خلیفه

یکی از ویژگیهای اشراف اطلاعاتی امام جعفر صادق (علیه السلام) تمرکز بر روحیات و خلق وخوی خلفاست. رفتارها و اقدامات آن حضرت بر اساس چنین اشراف اطلاعاتی بهصورت هوشمندانه تنظیم می شد. برای مثال، ایشان گاهی با هدیهای که مناسب روحیه شهرتطلبی مـنصور بود، او را تحت تأثیر قرار میدادند و از این طریق از شدت عمل منصور میکاستند. طبق نقلی، امام(علیه السلام) با قرائت چند حدیث درباره فضیلت و آثار دنیوی و اخروی صله رحم توانستند منصور را تحت تأثیر قرار داده و او را از انجام تهدیدات خطرناک بازدارند (نوری، ج۱۴۰۸، ۱۴۰۸ق: ۲۴۱). نـقلهای دیگری نیز وجود دارد که حکایت از برخورد تند امام(علیه السلام) با توطئههای منصور دارد که راهبردی کاملا متفاوت با مواضع قبلی است. یکی از این موارد، پاسخ تند امام(علیه السلام) به منصور در زمانهایی است که حضرت را به دربار فرامیخواند و حضرت سر باز میزدند و منصور به امام(علیه السلام) معترض می شد. روزی منصور به حضرت گفت: چرا مانند دیگران به دیدار او نمیرود؟ امام ضمن بیارزشدانستن

۱. بهنظر می رسد این اصل مهمی است که باید در نهادهای حفاظتی و امنیتی مبنا قرار گیرد.

مقام دنیوی منصور، پاسخ دادند: «ما کاری نکردهایم که از تو بترسیم» (مجلسی، ج۴۷، ۱۴۰۳ق: ۱۸۴). امام صادق(علیه السلام) با این شیوههای رفتاری موفق شدند در دوران اختناق عباسیان ۱۶ سال امامت خود را تداوم دهند و طرح آنان را ناکام نمایند.

#### ٣. اشراف اطلاعاتی بر جاسوسان خلفا

یکی از ویژگیهای سیره اطلاعاتی امام صادق(علیه السلام) اشراف اطلاعاتی ایشان بر جاسوسان و نفوذیهای دستگاه خلافت بوده است.

یکی از این نمونهها، روایت مهاجر بن عمار خزاعی است که می گوید: «منصور دوانیقی مرا با مال زیادی به مدینه فرستاد و به من مأموریت داد از اهل بیتِ رسول خدا(ص) جاسوسی کنم. به مدینه رفتم و در یک گوشه مسجد نشستم و شب و روز، هنگام نماز آنجا بودم و به کسانی که اطراف قبر بودند، پولها را دادم تا به جوان و پیری از اولاد حسن(علیه السلام) رسیدم و با آنها الفت گرفتم. هر وقت به جعفر صادق(علیه السلام)نزدیک می شدم، مرا ملاطفت می نمود و گرامی می داشت تا اینکه روزی از روزها، بعد از اینکه از اولاد حسن(علیه السلام) به آنچه می خواستم رسیدم، به صادق(علیه السلام) نزدیک شدم و او در حال نماز بود. نمازش که تمام شد، رو به من کرد و فرمود: (بیا ای مهاجر.) در حالی که اصلاً من اسم و کنیهام را به کسی نگفته بودم. بعد فرمود: به سرورت بگو، جعفر به تو می گوید: اهل بیت تو به غیر از این کار، بیشتر به تو محتاج هستند. نزد مردم جوان و نیازمند می آیی و به آنها نیرنگ می زنی، شاید یکی از آنها چیزی بگوید که باعث مردخ خواشی شود، اگر نیکی و صله نمایی و به آنان برسی و غنی سازی، به آن محتاج تر هستند از ریخت خونش شود، اگر نیکی و صله نمایی و به آنان برسی و غنی سازی، به آن محتاج تر هستند از آنچه که می خواهی. مهاجر می گوید: وقتی نزد منصور دوانیقی آمدم، گفتم: از نزد ساحری می آیم! و او این گونه گفت. منصور گفت: به خدا سوگند، راست گفته است. آنان به غیر از این، نیازمندتر و این نباید این سخن را کسی از تو بشنود» (راوندی، ۲۰۹۵ق: ۳۶۴ و ۴۶۴).

## ۴. اشراف اطلاعاتی از طریق شبکه وکالت

به تعبیر مقام معظم رهبری(مدظله العالی)، امام صادق(علیه السلام) «مرد تشکیلات» بود (خامنهای، ۱۳۹۳: ۳۱۰). یکی از تشکیلات مهمی که امام صادق(علیه السلام) راه انداخت، شبکه وکالت بود؛ بهطوری که از این زمان سیستم وکالت به مهمترین شبکه اطلاعاتی و امنیتی و بهعنوان یکی

۶۴

از پایههای اصلی اشراف اطلاعاتی اهلبیت(علیهم السلام) درآمد. امام صادق(علیه السلام) از طریق شبکه وکالت نه تنها اخبار محرمانه را از شیعیان خود دریافت می کردند، بلکه ردّی از ارتباط خود با شیعیان در اقصی نقاط عالم نمی گذاشتند و بدین ترتیب بسیاری از تهدیدهای دشمنان را خنثی می نمودند.

توسعه تشیع در زمان امام صادق(علیه السلام) سبب شد تا نیاز به شبکهای کاراًمد برای کنترل ارتباط ميان شيعيان و امام (عليه السلام) پديد أيد. بر همين اساس، شبكه وكالت در سيستم امنيتي و حفاظتی شیعه پدید آمد. قراینی از گسترش نسبی شیعه در عصر امام صادق(علیه السلام) و تعدد مناطق شیعهنشین در عالم اسلامی آن روزگار حکایت دارد. در این عصر، با توجه به نصوص تاریخی و روایی، بهطور قطع می توان مدعی وجود شیعیانی در مناطق مدینه و عراق (بهویژه کوفه و بغداد) و ایران (بهویژه قم و مناطق جبال و خراسان) و یمن و مصر و سایر مناطق شد. با توجه به بُعد مسافت بین مناطق شیعهنشین و مراکز استقرار ائمه(علیهم السلام) و عدم امکان سفر برای همه شیعیان بهمنظور ملاقات با امام معصوم، ضرورت تعیین و نصب نمایندهای از سوی ائمه اطهار و ارسال آنان به مناطق دوردست، برای ایجاد ارتباط با شیعیان و جمعآوری وجوه شرعی و پاسخدهی به مشکلات دینی بهخوبی قابل درک و تبیین میگردد (جباری، ج۱، ۱۳۸۲: ۴۸).هر یک از و کلا به تعدادی از شیعیان مرتبط می شد و اخبار دقیقی از آنها دریافت می کرد. رسیدن این اخبار به امام (عليه السلام) نيز بسيار مخفيانه بود. نصر بن قابوس لخمى مدت بيست سال مخفيانه وكالت امام صادق (عليه السلام) را انجام داد و كسي بر اين امر واقف نشد (طوسي، ١٤١١: ٣٤٨). اين عده بهعنوان نیروهای ویژه امام(علیه السلام) بهشمار میرفتند. هرچند تعدادی از آنها مانند مُعلی بن خُنَیس ٔ بهشهادت رسیدند؛ آنهایی که توانستند دوران ائمه بعدی را درک نمایند به نیروهای نخبهای در عمليات اطلاعاتي و اشراف اطلاعاتي ائمه (عليهم السلام) تبديل شدند؛ ازجمله اين نيروهاي نُخبه حَمران بن أعين، مُفَضَل بن عمر جُعفى، نصر بن قابوس لخمى و عبدالرحمن بن الحَجاج بودند (جباری، ۱۳۸۲: ۶۲).هرچند نصوص تاریخی و روایی، ما را در معرفی کامل و دقیق وکلای ارسالی

۱. معلی بن خنیس از شیعیان خاص امام جعفر صادق (علیه السلام) و متصدی امور مالی حضرت بود که در نهایت به دستور حاکم مدینه (داوود بن علی عباسی، عموی سفاح) در سال ۱۲۳ هجری در مدینه کشته شد. او بنده بنی اسد و سپس بنده امام صادق شده و در مدینه، دور از زن و فرزندش می زیست و شغلش نیز بزازی بود (شیخ طوسی، ۲۶، ۱۴۰۶ق: ۲۷۵ تا ۶۷۹).

به نواحی شیعهنشین در دوره آغاز فعالیت سازمان وکالت، چندان یاری نمیدهند، در مجموع، قراین موجود حاکی از تعدد وکلای آن حضرت و کثرت اموال و وجوه شرعی است که توسط آنان جمع آوری می شد. وجود و کلای متعدد برای امام صادق (علیه السلام) در این عصر، مؤید وجود تشكيلات منسجم وكالت است (جباري، ١٣٨٢: ٤٣). انتخاب وكلا تابعي از شرايط حساس أن دوره و از میان شیعیان خاص بود. گاه ممکن بود نشت اطلاعاتی سهوی یا عمدی صورت پذیرد؛ اما روند کلی، مخفی بودن سازمان و کلا بود.

با این حال، تلاشهای منصور برای آگاهی بر سیستم وکالت، منجر به شهادت مُعَلّی بن خُنَیس به دست حاکم مدینه، داوود بن علی، شد. از اخبار استفاده می شود که معلی بن خنیس جزو محرمان اسرار امام صادق(عليه السلام) بوده است. داوود بن على عباسي او را گرفته به زندان افكند و از او خواست که نام شیعیان و پیروان امام صادق(علیه السلام) را فاش کند. ۲ ولی معلی کتمان کرد و نیذیرفت و در پاسخ تهدید قتل داوود بن علی گفت: اگر در زیر پایم باشند تو را از نامشان آگاه نکنم (طبری، ۱۴۱۳ق: ۲۵۷). پس داوود بن علی دستور داد گردنش را زدند و به دارش أویختند (کلینی، ج۲، ۱۴۰۷ق: ۵۵۷). این امر برای امام(علیه السلام) بهشدت گران آمد و با موضع گیری شدید و قاطع در برابر وی، او را مؤاخذه کردند. سرانجام داوود بن علی بر اثر نفرین امام(علیه السلام) به هلاکت رسید و خطر جدی دیگری از وکلا و اصحاب آن حضرت دفع شد (جباری، ج۱، ۱۳۸۲: ۲۱۸). احتمال دارد که داوود بن علی از سایر وکلا نیز اطلاعاتی داشته یا در نظر داشته تعداد دیگری را شکنجه کرده و به قتل برساند؛ از این رو، اقدام امام(علیه السلام) واکنشی برای جلوگیری از درز بیشتر اخبار سازمان و کالت بود.

99

۱. شیخ طوسی در الغیبه تعدادی از وکلای امام صادق(علیه السلام) را برشمرده است (طوسی، ۱۴۱۱ق، ۲۰). ۲.پیش از حکومت بنی عباس و همزمان با ظهور سیاه جامگان تعدادی از شیعیان کوفه نامهای برای به دست گرفتن رهبری قیام به حضرت صادق(علیه السلام) نوشته بودند، که البته حضرت نپذیرفت (کلینی، ج۸، ۱۴۰۷ق: ۳۳۱). داوود بن علی میخواست معلی اسامی آنها را به او بگوید تا آنان را دستگیر و مجازات نماید یا به عنوان افراد نفوذی در دستگاه حکومت جدید عباسی، آنان را شناسایی کند.

٣. این مقاومت معلی نشانگر دقت امام صادق(علیه السلام) در انتخاب وکلا و تأکیدی بر لزوم مجهز بودن عناصر اطلاعاتی و امنیتی به صفت شجاعت و سرسختی در برابر فشارها، تهدیدات و خطرات هولناک این حوزه است (العاملي، ج٣، ١٣٧٩: ٢٣٤).

### نتيجه گيري

چنان که بیان شد، امام صادق(علیه السلام) به شدت در معرض تهدید از سوی دستگاه اطلاعاتی و جاسوسان و عوامل نفوذی دستگاه خلفا بودند و برای مقابله با این امر، به اشراف اطلاعاتی بیشازپیش اهتمام میورزیدند. یافتههای تحقیق نشان میدهد امام صادق(علیه السلام) به دو روش تدافعی و تهاجمی بر دشمن اشراف اطلاعاتی مییافتند که در جدول ذیل آمده است.



امام صادق(علیه السلام) برای اشراف اطلاعاتی بر دشمن اصول و قواعدی را نیز رعایت می کردند که عبارتاند از:

اخذ خبر از افراد مؤمن و صالح؛

پرهیز از ارتباط با افراد فاسق، منافق، سخن چین، دروغ گو، ترسو و خائن و بی اعتمادی به خبر و اطلاعات أنان؛

جمع أورى اطلاعات از شيوههاي گوناگون و گزينش، دستهبندي و تحليل اخبار و اطلاعات؛ ایجاد تشکیلات اطلاعاتی و مدیریت آن؛

تبیین شرایط و خصوصیات نیروهای حفاظتی و اطلاعاتی در قالب احادیث متعدد به شیعیان؛ گزینش دقیق نیروهای اطلاعاتی و پرهیز از ورود افراد نالایق؛

نظارت دقیق و کامل بر عناصر اطلاعاتی و آگاهی و تذکر مداوم به نیروها؛

۶۸

دقت در ارتباطات؛ رعایت حفاظت گفتار، رازداری و حفظ اسرار؛ آگاهسازی شیعیان از خطرات دشمن به گونههای مختلف؛ رصد مداوم رفتارهای دشمن؛ هوشیاری و مراقبت فراوان نسبت به نفوذ دشمن؛ فریب اطلاعاتی دشمن.

#### منابع و ماخذ

١. ابن شهر آشوب، رشيدالدين محمد بن على، ١٣٧٩ق، مناقب آل أبي طالب (عليهم السلام)، قم: علامه.

 ۲. ابن طاووس، على بن موسى، ١٣٨٠، مهج الدعوات و منهج العنايات، تهران: أفاق. ابن طقطقی، محمد بن علی بن طباطبا، ۱۳۷۶، تاریخ فخری: در آداب ملکداری و دولتهای اسلامی، ترجمه محمدوحید گلپایگانی، تهران: علمی فرهنگی.

٣. ابن منظور، محمد بن مكرم، ١٤٠٥ق، لسان العرب، قم: ادب حوزه.

٤. ابونعيم اصفهاني، احمد بن عبدالله، ١٤٠٩ق، حليه الاولياء، بيروت: دارالكتب العلميه.

۵. اشعرى قمى، احمد بن محمد بن عيسى، ١٤٠٨ق، النوادر، قم: مدرسه الإمام المهدى(عج).

ع. بحراني، سيد هاشم بن سليمان، ١٣٧٤، البرهان في تفسير القرآن، قم: بعثه.

٧. برقى، احمد بن محمد بن خالد، ١٣٧٠ق، **المحاسن**، به تصحيح محدث ارموى، تهران: دار الكتب الاسلاميه.

٨. بروجردى، أقا حسين، ١٤٢٢ق، جامع أحاديث الشيعه، قم: المهر.

٩. جباري، محمدرضا، ١٣٨٢، سازمان وكالت و نقش أن در عصر ائمه (عليهم السلام)، قم: مؤسسه اموزشی پژوهشی امام خمینی.

۱۰.جعفریان، رسول، ۱۳۹۱، حیات فکری سیاسی امامان شیعه، قم: علم.

۱۱.جمالی، جواد، ۱۳۸۹، «ابعاد و سطوح اشراف اطلاعاتی»، مجموعه مقالات اجلاس اشراف اطلاعاتی، تهران: دانشکده و پژوهشکده اطلاعات و امنیت، دانشگاه امام حسین (علیه السلام).

۱۲.جمشیدیان، هادی، ۱۳۸۹، «مفهوم اشراف اطلاعاتی و راهکارهای تحقق آن»، مجموعه مقالات اجلاس اشراف اطلاعاتی، تهران: دانشکده و پژوهشکده اطلاعات و امنیت، دانشگاه امام حسین (علیه السلام).

١٣. حاجي خليفه، مصطفى بن عبدالله، بي تا، كشف الظنون، بيروت: دار احياء التراث العربي.

۱۴. حر عاملي، محمد بن حسن، بي تا، **وسائل الشيعه**، بيروت: دار إحياء التراث العربي.

۱۵.حیدر، اسد، ۱۳۹۲، امام صادق(علیه السلام) و مذاهب اهل سنت، ترجمه محمدحسین سرانجام، قم: دانشگاه ادیان و مذاهب.

۱۶.حیدر، اسد، ۱۳۶۹، امام صادق(علیه السلام) و مذاهب چهارگانه، ترجمه حسن یوسفی اشکوری، تهران: انتشار.

۱۷.خامنهای، سید علی، ۱۳۹۳، انسان ۲۵۰ ساله: بیانات مقام معظم رهبری درباره زندگی

سياسىمبارزاتى ائمه معصومين (عليهم السلام)، تهران: ايمان جهادى.

۱۸.خوئی، ابوالقاسم، ۱۳۷۷، مصباح الفقاهه، قم: داوری.

۱۹.دهخدا، على اكبر، ۱۳۷۲، لغتنامه دهخدا، تهران: دانشگاه تهران.

۲۰.ذاکری خمی، علی|کبر، ۱۳۹۶، «سیره اشراف اطلاعاتی امیرالمؤمنین(علیه السلام) در کشف توطئهها»، فصلنامه سیاست متعالیه، ۵ (۱۸): ص ۲۷ تا ۴۸.

۲۱.ذاکری، علی اکبر، ۱۳۹۸، **سیره سیاسی معصومان در کتابهای چهارگانه شیعه**، قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامي.

٢٢. راوندي، قطب الدين، ١٤٠٩ق، الخرائج و الجرائح، قم: مؤسسه الامام المهدي (عج).

۲۳.شبدینی، محمد و همکاران، ۱۳۹۲، سیره حفاظتی و اطلاعاتی امامان معصوم (علیهم السلام)، قم: زمزم هدایت.

٢٢. شعيري، محمد بن محمد، بي تا، جامع الأخبار، نجف: حيدريه.

۲۵. شهرستانی، محمد بن عبدالکریم، ۱۴۰۲، الملل و النحل، به تحقیق محمد سید کیلانی، بیروت: دارالمعرفه.

۲۶.شهید ثانی، زینالدین جبعی، ۱۳۹۰ق، کشف الریبه، دارالمرتضوی.

۲۷.صادقی، مصطفی، ۱۳۹۰، **دولتمردان شیعه در دستگاه خلافت عباسی**، قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی.

٢٨. صادقي، مصطفى، ١٣٩٥، «سيره اطلاعاتي و ضداطلاعاتي ائمهُ معصومين (عليهم السلام)»، فصلنامه سیاست متعالیه، ۴ (۱۳)، ص ۴۵ تا ۶۲.

۲۸.طباطبائی، سید محمدحسین، ۱۳۶۴، تفسیر المیزان، ترجمه سید محمدباقر موسوی همدانی، قم: جامعه مدرسين.

٢٩.طبرسي، على بن حسن، ١٣٨٥ق، مشكاة الأنوار في غرر الأخبار، نجف: الحيدريه.

.٣٠ طبري، محمد بن جرير بن رستم، ١٤١٣، دلائل الامامه، قم: البعثه.

٣٠.طبري، ابو جعفر محمد بن جرير، بي تا، المنتخب من ذيل المذيل من تاريخ الصحابه و التابعين، بهتحقيق محمد ابوالفضل ابراهيم، قاهره: دارالمعارف.

٣٢. طوسى، محمد بن حسن، ١٤٠٤، اختيار معرفه الرجال المعروف برجال الكشي، به تصحيح ميرداماد استرأبادي و بهتحقيق سيد مهدى الرجالي، قم: مؤسسه أل البيت لاحياء التراث.

٣٣. طوسي، محمد بن الحسن، ١۴١١، كتاب الغيبه للحجه، قم: دارالمعارف الإسلاميه.

٣٤.العاملي، على دعموش، ١٣٧٩ق، دائرةالمعارف اطلاعات و امنيت در آثار و متون اسلامي، ترجمه غلامحسین باقری مهیاری و رضا گرمابدری، تهران: دانشگاه امام حسین(علیه السلام).

۳۵.عباسزاده، مهدی؛ رجبی دوانی، محمدحسین، ۱۳۹۳، «مؤلفهها و شاخصهای حفاظتی و اطلاعاتي با الگوگيري از سيره امام هادي(عليه السلام)»، فصلنامه پژوهشهاي حفاظتي امنيتي، ۳ (۱۰): ص ۱ تا ۳۰.

۳۶.عزیزان، مهدی و همکاران، ۱۳۹۴، امنیت در قرآن و سنت، قم: زمزم هدایت.

٣٧.فيض كاشاني، محمدمحسن بن شاه مرتضى، ١۴٠٩، الوافي، اصفهان: كتابخانه امام اميرالمؤمنين على (عليه السلام).

٣٨. كليني، محمد بن يعقوب، ١۴٠٧، الكافي (اصول؛ فروع؛ الروضه)، بهتحقيق على اكبر غفاري، چ۴، تهران: دار الكتب الاسلاميه.

٣٩. مجلسي، محمدباقر، ١۴٠٣، بحار الأنوار، بيروت: دار إحياء التراث العربي.

۴٠. محرمي، غلامحسن، ١٣٩٤، سيره اطلاعاتي امام صادق(عليه السلام)، تهران: دانشگاه اطلاعات و امنیت ملی.

۴۱. مدرسی، محمدتقی، ۱۳۷۸، امامان شیعه و جنبشهای مکتبی، ترجمه حمیدرضا أژیر، مشهد: أستان قدس رضوی، بنیاد پژوهشهای اسلامی.

۴۲. مطهری، مرتضی، ۱۳۸۹، **سیری در سیره نبوی**، تهران: صدرا.

۴۳. مفيد، محمد بن محمد، ۱۴۱۳، الإختصاص، به تصحيح على اكبر غفاري و محمود محرمي زرندي، قم: الموتمر العالمي لالفية الشيخ المفيد.

۴۴. ملکزاده، محمد، ۱۳۹۲، سیره سیاسی معصومان در عصر حاکمیت جور، تهران: فرهنگ و انديشه اسلامي.

۴۵. نجاشي، ابوالعباس احمد بن على، ١٣۶٩، رجال النجاشي، قم: مؤسسه نشر اسلامي، وابسته به جامعه مدرسین حوزه علمیه قم.

۴۶. نوري، حسين بن محمد، ۱۴۰۸، **مستدر کالوسائل و مستنبط المسائل**، قم: مؤسسه آل البيت (عليهم السلام). ۴۷. هدایتی، علی رضا، ۱۳۹۴، کتاب شناسی اطلاعات و امنیت در اسلام، ج۲، تهران: دانشکده اطلاعات.

سال دهم- شماره (شماره پیاپی(YV) - بهار ۱۴۰۰) سال